# Rwanda, le tabou des viols DANS LE

DOCUMENTAIRE LE SILENCE DES MOTS (DIFFUSÉ SUR ARTE), RÉALISÉ PAR MICHAEL SZTANKE ET L'ÉCRIVAIN GAËL FAYE, TROIS FEMMES TÉMOIGNENT. **ELLES RACONTENT** AVOIR ÉTÉ VIOLÉES PAR **DES SOLDATS FRANÇAIS** À LA FIN DU GÉNOCIDE DES TUTSI. CARNET D'UN RETOUR AU PAYS

DE LA DOULEUR. Illustrations Sara Quod 11111

GAËL FAYE «Au mois d'avril 1994, une grande partie de ma famille maternelle fut assassinée durant le génocide contre les Tutsi du Rwanda. Bien qu'elle ne s'exprimât que très peu sur ce sujet, ma mère insistait pour que ses enfants l'accompagnent chaque mois d'avril aux veillées de commémorations organisées à Paris. Durant ces soirées, j'ai été confronté pour la première fois à cette forme de prise de parole qu'est le témoignage du survivant. Ces récits de l'horreur constituèrent mon entrée en matière dans la réalité brutale du génocide. J'ai alors éprouvé l'envie de m'engager d'abord dans des associations de mémoire, puis au sein du Collectif des parties civiles pour le Rwanda (CPCR), dont

l'objectif premier est de déférer devant la justice française les personnes accusées de génocide qui ont trouvé un accueil sur le sol français.

Au printemps 2021, soit vingt-sept ans après les faits, le rapport Duclert et le discours du président Emmanuel Macron à Kigali permirent enfin une reconnaissance des "responsabilités" de la France au Rwanda. J'ai vécu ces deux événements de façon mitigée. D'une part, j'ai accueilli avec soulagement la fin d'un long déni des autorités françaises, d'autre part j'ai ressenti un profond malaise à l'écoute de certaines phrases du président ayant pour effet d'exonérer les soldats français en leur offrant un rôle exemplaire: "Ces soldats qui ont eux aussi vu de leurs yeux l'innommable, pansé des blessures, et étouffé leurs larmes." Des formules que

je trouvais déplacées et choquantes quand, au même moment, une plainte pour viols sur des jeunes femmes tutsi durant l'opération "Turquoise" est à l'instruction à Paris depuis plus de dix ans.

Lorsque Michael m'a appris qu'il avait retrouvé les plaignantes au Rwanda, nous avons tout de suite saisi l'importance de donner un visage et un nom à ces femmes oubliées par la justice, par les historiens et par la parole politique. Il était urgent de les faire exister afin de continuer d'interroger les responsabilités de la France au Rwanda.»

Lors des veillées de commémorations, les récits de l'horreur ont constitué mon entrée en matière dans la réalité du génocide.»

**MICHAEL SZTANKE** «Autour de la table du dimanche, pendant près de vingt ans, entre la carpe farcie et le foie haché, dans le 20<sup>e</sup> arrondissement de Paris, ma grand-mère Jenny a toujours souhaité parler: "*Il faut raconter la Shoah*", répétait-elle. Jenny, juive allemande d'origine polonaise, déportée et rescapée des camps de la mort nazis (ghetto de Łódź,

Dachau, Bergen-Belsen) a souvent témoigné. Le récit de son expérience

et de l'indicible a marqué ma vie.

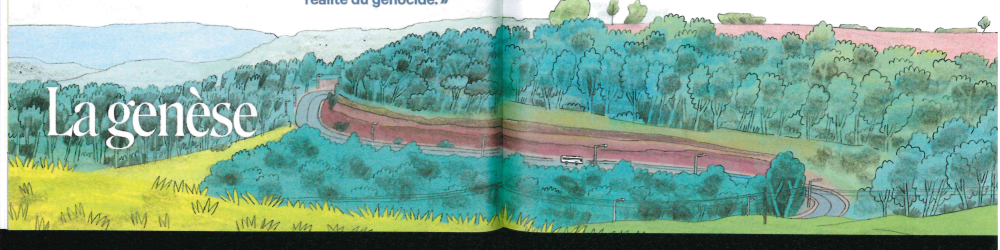
Le génocide des Tutsi m'est apparu comme un miroir, un appel à ma propre expérience et surtout à ma mémoire familiale.

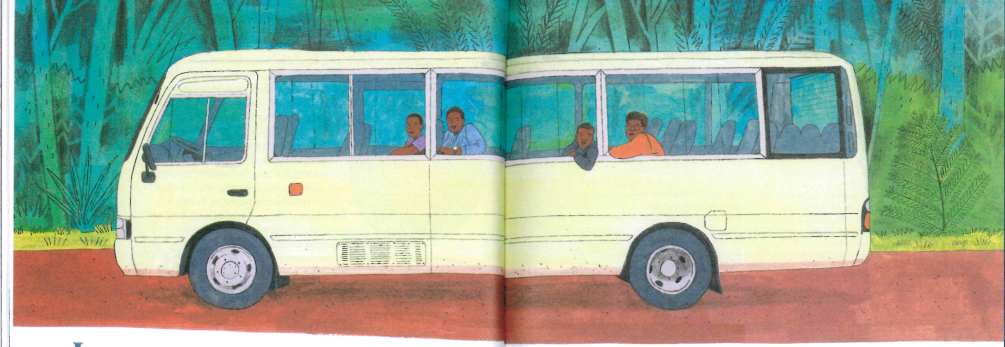
C'est en lisant Auschwitz et après, l'ouvrage de l'écrivaine et déportée Charlotte Delbo, que j'ai compris pourquoi l'histoire du Rwanda avait cette résonance singulière. Le témoignage d'une expérience extrême est à chaque fois unique, mais la question qu'elle pose tout au long de son livre, "comment nous croire, nous, les survivants?", m'a longtemps perturbé. Écouter les

rescapés du génocide des Tutsi au Rwanda, c'est interroger leur mémoire et en comprendre les contours, parfois les failles. C'est aussi accepter de longs récits sur une crête, celle de la mémoire mouvante propre au survivant du génocide. Je suis parti au Rwanda avec l'idée d'écouter, jamais celle de comprendre. Je sais, depuis le récit de Jenny, qu'il n'est pas possible de comprendre une personne qui a vécu la limite de la survie, un génocide. Dans le rapport de la commission Duclert remis au président

Ma grand-mère, juive allemande déportée et rescapée des camps, a souvent témoigné. Le récit de son expérience a marqué ma vie.»

Emmanuel Macron en 2021, 215 pages sont consacrées à l'opération "Turquoise". Il n'y figure aucune mention, aucun commentaire ou analyse, sur le comportement des soldats durant leur mission dans les deux camps de réfugiés de Nyarushishi et de Murambi. Pourquoi? Il semblerait que les historiens n'aient pas eu accès aux archives concernées. C'est un manque important, l'angle mort du rapport. Ces questions m'ont conduit à proposer à Gaël de raconter et de faire connaître cette histoire.»





# Levoyage

Cette histoire commence au printemps 1994 – et sans doute bien avant –, dans le déchaînement de violence qui s'abat sur les collines rwandaises. Concessa Musabiynama, Marie-Jeanne Muraketete et Prisca Mushimiyimana affirment avoir été violées par des militaires français de l'opération « Turquoise». Violées parce que Tutsi, précisent-elles. Elles ont déposé plainte auprès de la justice française en 2009 et en 2012.

près des semaines de discussions, Marie-Jeanne a proposé à Dida, notre productrice à Kigali, de se rendre à Nyarushishi, pour montrer à sa fille de 21 ans, Jeannette, la région où elle a grandi et souffert. Concessa, originaire de Cyangugu (près de Nyarushishi), a longuement échangé avec son amie et confidente Jacqueline. Elles ont pris la décision de faire le voyage avec Marie-Jeanne et Jeannette. Délice, la fille de Concessa, 23 ans, a souhaité accompagner sa mère dont elle ignore jusqu'à aujourd'hui l'histoire. Nous avons proposé ce voyage à Prisca, originaire de Butare, qui a aussi déposé plainte pour viol pendant l'opération «Turquoise». Ces femmes n'étaient jamais retournées sur les lieux de leur calvaire.

Le camp de Murambi est tristement connu pour avoir été le lieu d'un massacre de 50 000 Tutsi en avril 1994 dans l'ancienne école technique de la ville, deux semaines à peine après le déclenchement du génocide.

Nyarushishi, les collines sur lesquelles étaient posées les milliers de tentes bleu et blanc du camp de réfugiés (entre 8000 et 10000 Tutsi s'y étaient entassés) ont laissé place à la nature et à quelques maisons formant un modeste village. En surplomb, un mémorial du génocide comme il en existe des centaines à travers le pays. Autour, à perte de vue, les collines de thé au vert fluorescent.

Quand notre minibus, après une journée de route et une nuit de repos, s'est mis à serpenter sur les pistes ocre en lacets des collines de Nyarushishi, nous avons observé discrètement les femmes. Après un moment de silence, les yeux rivés de part et d'autre des vitres, Marie-Jeanne s'est souvenue à voix haute, interpellant Concessa, Prisca et Jacqueline. «Il y avait une barrière ici aussi. Jacqueline, tu te souviens qu'il y avait une barrière sur ces deux routes? Tous ceux qui tentaient de passer se faisaient tuer à la machette, oh Seigneur! Les miliciens étaient nombreux, si nombreux! Il y en avait partout. Cet endroit a donné lieu aux pires horreurs. Personne ne pouvait dépasser cette barrière, même pour aller chercher du bois. Oui, la barrière était juste là

pour nous empêcher d'aller chercher du bois. Si tu voulais sortir du camp [...], c'était à tes risques et périls. Ce sont des bus publics qui nous ont transportés du stade au camp de Nyarushishi. Le transport était organisé par la Croix-Rouge. En juin, les soldats français sont arrivés en uniforme. Le camp était immense. Il n'y avait qu'une seule maison entourée de forêts. J'ai fait partie des premiers à quitter le stade où l'on était réfugiés pour arriver au camp. Les Français étaient présents. Ils étaient là pour notre protection, avec la Croix-Rouge qui distribuait de la nourriture, des couvertures et des casseroles. Ils s'occupaient des morts du choléra.»

Le 22 juin 1994, la France obtient un mandat de l'ONU pour le déploiement de soldats au Rwanda dans le cadre d'une mission dite humanitaire, l'opération « Turquoise ». Les soldats, une trentaine de légionnaires de la 1<sup>re</sup> compagnie du 2<sup>e</sup> régiment étranger d'infanterie (REI), s'installent sur les hauteurs des collines de Nyarushishi, près d'une bâtisse coloniale

blanche appelée la « maison de Marcel », du nom d'un Belge ayant résidé là autrefois. Leur mission consiste à protéger les rescapés du génocide, en assurant leur sécurité face aux incursions quotidiennes des miliciens interahamwe.

orsque nous sommes descendus du bus, dans un nouveau silence qui , masquait mal l'émotion et la douleur du retour sur ce lieu, Marie-Jeanne est seule à s'acheminer d'un pas résolu en direction d'une forêt en contrebas, à la recherche d'un endroit précis. Nous la suivons sans comprendre exactement vers où elle se dirige. Rejointe par Délice, la fille de Concessa, elle s'arrête soudainement. Marie-Jeanne pensait probablement à ce lieu ces dernières semaines, peut-être même ces dernières années. Sa voix se brise. « C'est là, dans cette tranchée, qu'ils m'ont traînée. Les Français m'ont vue alors que je ramassais du bois. Ils ont couru derrière moi, j'avais mon bébé dans le dos. En bas, il v avait des tranchées que les soldats avaient creusées. Ils m'ont violée. Je suis restée dans cette tranchée pendant trois jours. J'ai été découverte par d'autres réfugiés qui cherchaient du bois. Ils m'ont fait sortir avec mon enfant. Puis des Blancs de la Croix-Rouge m'ont emmenée me faire soigner avec mon enfant. Je saignais et je n'arrivais plus à refermer mes jambes.» Face à nous, une rangée de grands eucalyptus s'agitent, balancés par un vent puissant annonçant l'arrivée prochaine d'un

orage. Dans notre dos, des centaines d'arbres ont été coupés à la scie par des bûcherons laissant la colline à nu, offrant un paysage désolé. Marie-Jeanne, Concessa et Jacqueline se recueillent.

Nous avons poursuivi notre voyage vers Murambi. Prisca avait fait part à Concessa, Marie-Jeanne et Jacqueline de son refus de s'y rendre. Elle voulait rester dans le bus pendant la visite du mémorial de Murambi. Elle a fini par descendre du bus. Secouée par l'émotion, elle s'est assise avant même de rentrer sur le site. Seule, elle n'aurait probablement pas tenu. Toutes l'ont entourée, rassurée, consolée. Ce fut, entre ces femmes, un moment de communion dans une tristesse indescriptible.

Prisca, 47 ans, sans travail, vit avec son fils de 8 ans dans un grand dénuement à la périphérie de la ville de Butare. Par pudeur, elle n'a jamais souhaité que l'on se rende chez elle. À l'intérieur du mémorial de Murambi. les baraquements, ceux qui ont accueilli des milliers de réfugiés, s'alignent les uns derrière les autres. L'armée française s'y est installée en juillet 1994 pour sécuriser le lieu en proie à des incursions de miliciens hutu. Le génocide touchait à sa fin. «Il y avait des tranchées partout, tout autour du camp. Tous les bâtiments étaient pleins de réfugiés. On y emmenait beaucoup de blessés découpés à la machette, qui avaient perdu leur bras ou un autre membre. Et on les entassait dans les salles. On nous avait répartis par âge dans des salles de classe du

camp. Salle 1, salle 2, salle 3 et ainsi de suite. Ils passaient dans les salles et choisissaient celles qu'ils voulaient. Ils nous appelaient: "Les Tutsi, venez par là!" Et on s'exécutait. Puis le moment est venu où les Français ont pris des femmes pour aller coucher avec elles. Rien ne se faisait à l'extérieur. Ils nous conduisaient dans une salle à côté de leur campement, pour nous y violer. Ils nous ordonnaient de nous mettre à quatre pattes ou de mettre les jambes en l'air. Et on s'exécutait.»

En 2004, dix ans après la fin de la tragédie, Ibuka, l'association des rescapés du génocide des Tutsi, a pris connaissance de témoignages de femmes qui affirmaient avoir été victimes de violences physiques et sexuelles de la part de militaires français de l'opération « Turquoise ». Ces femmes ont alors souhaité porter plainte contre les auteurs de ces sévices.

ourquoi? La crainte de la prescription a pu être un élément déclencheur porté à la connaissance des plaignantes. Mais n'est-ce pas simplement une normalité de demander justice, et peu importe quand la demande est formulée devant la justice?

Une commission citoyenne composée de l'ancien médecin humanitaire au Rwanda, Annie Faure, et de l'écrivain et survivant Vénuste Kahimaye a recueille alors ces plaintes et les a portées à le consoires est

d'avocats à Paris. Celles-ci ont fini par être reconnues en 2010 par le parquet et ont donné lieu à l'ouverture d'une instruction auprès du tribunal aux armées de Paris. Elles ont été ensuite requalifiées au pôle génocide et crime contre l'humanité du tribunal de grande instance (TGI) de Paris. Dans le cas d'un génocide, il n'y a pas de prescription. Concessa et Marie-Jeanne nous ont toutes les deux raconté qu'elles avaient été stigmatisées et désignées comme Tutsi par plusieurs soldats français. L'appellation même de Tutsi faisait partie selon elles du quotidien du camp de réfugiés de Nyarushishi.

Concessa a été entendue à Paris en décembre 2011 par le juge Frédéric Digne en présence de l'avocate Laure Heinich-Luijer, au tribunal aux armées de Paris.

Marie-Jeanne a été auditionnée deux années plus tard, en novembre 2013, au Rwanda dans le cadre d'une commission rogatoire internationale. Cette première audition de Marie-Jeanne a été conduite par Emmanuelle Ducos, alors vice-présidente du TGI, chargée de l'instruction.





Les témoignages

a maison blanche est encore debout. Elle ne passe pas inaperçue dans le paysage, perchée au sommet de la colline. La vieille bâtisse coloniale est devenue une école. Le directeur nous l'a ouverte. Nous avons mené nos entretiens dans son bureau. Elles et nous, face à face pour ces entretiens. Nous sommes dans deux mondes que tout sépare, rien ne peut combler l'écart de nos vécus, même pas l'imagination. Vingt-huit ans après le dernier génocide du xx° siècle,

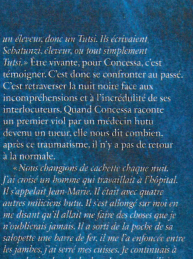
rien n'est terminé. Pour les survivantes face à nous, il y a un début au génocide, une date, celle du 7 avril,

mais il n'y a pas de fin à proprement parler.
Le deuil est interminable, le traumatisme, infini, les survivantes, inconsolables. « Nous avons vécu, nous sommes morts, nous avons survécu, puis nous devons vivre. »
Ces paroles d'Esther Mujawayo, sociologue et psychothérapeute, rescapée du génocide des Tutsi au Rwanda (et autrice de SurVivantes, éd. de l'Aube, 2004), nous

montrent qu'il est impossible d'établir une temporalité. Le temps des survivants n'est plus celui des vivants.

Marcher sans s'arrêter, se cacher dans les marais, faire le mort sous un amas de cadavres, assister au meurtre de ses proches, à l'humiliation, à la destruction de la filiation, auxquels il faut ajouter la perte de dignité: le viol. Marie-Jeanne a démarré son récit par un souvenir, celui de son entrée en classe de primaire: « l'ai commencé l'école à 7 ans. Trois mois après la rentrée, l'instituteur a fait l'appel en classe. Il nous a demandé de nous lever. "Toi, la fille d'untel, mets-toi de ce côté. Toi, le fils d'untel, tu vas de l'autre côté!' Il connaissait tous les parents. Il séparait les élèves tutsi des élèves hutu. Nous n'étions que des enfants, nous ne comprenions pas. Mais eux savaient. En classe, il privilégiait toujours les enfants hutu. Si l'un des élèves tutsi avait le malheur de faire du bruit, il était sévèrement puni.» Elle a choisi de raconter l'origine du mal: la ségrégation.

Concessa a entamé son récit par un souvenir similaire de ségrégation. « Avant que le génocide commence, il s'est passé une chose inhabituelle. Les autorités marquaient nos portes et prétendaient que c'était un recensement. Telle maison était marquée, comme celle de Sebahinzi, un agriculteur. donc un Hutu. Plus loin, une autre était marquée, Sebatunzi,



«Nons changons de cachetic chaque mui. Jai croisé un homme qui travaillait à l'hôpital. Il s'appelait Jean-Marie. Il était avec quatre autres milicions butu. Il s'est allongé sur moi en me disant qu'il allait me faire des choses que je n'oublierais jamais. Il a sorti de la poche de sa satopette une barre de fer, il me l'a enfoncée entre les jambes j'ai serré mes cuisses. Je continuais à serrer les jambes de douleur. Les autres miliciens lui ont dit que c'était bien trop cruel. Que s'il était incapable de me pénétrer avec son sexe, il valait mieux me laisser.» Ainsi, durant ce génocide, des femmes tutsi étaient éventrées, des bébés arrachés du corps maternel et exposés aux yeux de tous. Les femmes étaient violées à coups de pieux et de crucifix. Rien n'était caché, tout était exposé publiquement, il s'àgissait de regarder ce qu'on n'a jamais vu, le sexe, le trou d'où l'on vient.

Le viol par les miliciens hutu a constitué une manière spécifique d'avilir et d'exterminer la communauté tutsi pendant le génocide. Après ce viol, Concessa marche pour échapper aux tueurs. Miraculeusement,



## La transmission

encontrer Jeannette et Délice fut troublant. A vingt-sept ans d'intervalle, elles nous renvoyaient une image en miroir de leur mère, de ce qu'elles étaient ou qu'elles auraient pu être. Comme plus de 60% des Rwandais aujourd'hui, Jeannette et Délice sont nées après le génocide. Pour cette seconde génération qui n'a pas vécu la persécution, l'expérience génocidaire est un héritage auquel elle ne peut échapper. Pour autant, la transmission s'effectue différemment dans chaque famille. Entre Concessa et Délice, il y a une incapacité de la mère à parler de son histoire à sa fille:

«En principe, mes enfants devraient connaître la vérité. Mais il est difficile d'aborder le viol avec eux. C'est très compliqué, je ne sais pas par où commencer. C'est un sentiment de honte que l'on ressent. Dire à ses enfants qu'on a été violée par plusieurs bommes... Ils pourraient penser que je suis une espèce d'animal. l'ai peur de leur réaction.»

Peur d'autant plus justifiée que Concessa a déjà subi un abandon pour avoir raconté son histoire: «Le père de mes enfants m'a quittée quand il a su que j'avais été violée par des militaires français. Il m'a reproché de le lui avoir longtemps caché. Il n'a pas supporté que cela se sache autour de nous. Il m'a dit: "Reste avec tes histoires de Français!" Et il est

> parti. le vis avec cette peine.» De son côté. Délice cherche à connaître l'histoire de sa et, pendant le voyage, elle semblait particulièrement attentive à la parole des autres femmes, comme une tentative d'en savoir

facilement du passé. Ceux qui ont vécu cette époque ont vraiment souffert, et je ne peux pas lui demander: "Chez toi, vous étiez combien? Comment sont morts?" Les victimes se referment vite sur elles-mêmes. Les survivants du génocide sont traumatisés. Ils gardent leurs émotions pour eux. Quand elle en parle avec ses amies, j'en profite pour apprendre des choses. Elle s'ouvrira à moi quand elle se sentira prête. Il ne faut pas la brusquer. C'est déjà bien qu'elle m'ait laissée voir le lieu de son calvaire.»

À l'inverse, Marie-Jeanne transmet son histoire à sa fille et souhaite retourner à Nyarushishi pour y emmener Jeannette, Lors du voyage, Jeannette est plus en retrait, décide de ne pas suivre sa mère lorsque celle-ci se dirige vers la forêt, sur les lieux de son viol, laissant la place à Délice, qui soutiendra Marie-Jeanne lors de son témoignage devant la caméra. Après le voyage, une fois de retour à Kigali, Jeannette se confiera à nous:

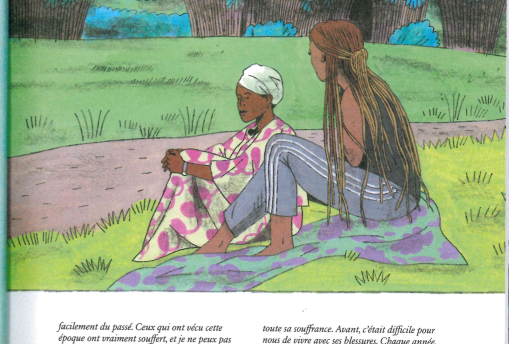
«J'ai enfin vu cet endroit dont elle me parlait. J'ai enfin pu mettre des images sur tout ce qu'elle m'a raconté. Quand elle m'en parlait, je pensais parfois qu'elle exagérait. En me rendant sur place, j'étais tellement émue que j'ai compris

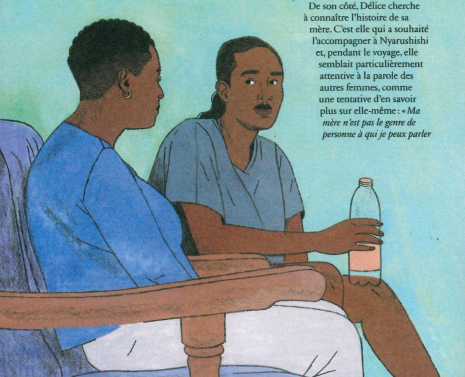
nous de vivre avec ses blessures. Chaque année. quand les commémorations approchaient, elle ne nous parlait pas, ne s'occupait plus de nous. Elle pouvait rester au lit pendant des jours, sans nous adresser la parole et sans manger. Avec le temps, elle a accepté de vivre avec ce passé. Elle nous parle. Je suis contente d'avoir fait ce voyage.»

Face à l'interminable deuil de leur mère, ces jeunes femmes tentent de trouver leur place et leur propre mode d'expression. Avant notre départ, Jeannette a tenu à nous lire une lettre destinée à sa mère:

«Maman, je t'écris pour te remercier. Tu n'as jamais cessé de t'occuper de moi. Je suis très fière de t'avoir pour mère. Je te confie à Dieu. lui seul peut te redonner la joie de vivre. Tu as mené beaucoup de combats pour moi. Je le sais, et je t'en suis reconnaissante.»

Jeannette et Délice sont nées dans un pays en cendres et sans repère. Peuvent-elles croire au slogan «plus jamais ça», tant de fois répété avant le génocide des Tutsi? Aujourd'hui, elles sont devenues, malgré elles, dépositaires du traumatisme de leur mère.





# Et maintenant...

n dit que libérer la parole des victimes permet de faire en sorte que la honte change de camp.
Lorsque nous avons rencontré les femmes, elles souhaitaient rester anonymes, car apparaître à l'image comportait le risque de subir une réprobation sociale. Après plusieurs mois de discussions, une confiance s'est instaurée entre elles et nous. Faisant preuve d'un courage extraordinaire, elles ont accepté de témoigner à visage découvert et d'assumer le regard de leurs familles, de leurs voisins, de la société et, par-dessus tout, de leurs bourreaux. Durant le tournage du film, il nous est apparu que, pour la victime,

la parole était essentielle pour atténuer une solitude pesante. Au terme de notre voyage, chacune a témoigné avoir ressenti un soulagement à partager son histoire et à écouter celle des autres.

Nous avons également pris conscience qu'à travers leurs parcours ces femmes nous offraient une compréhension précise des mécanismes génocidaires, avec leur mise en place, leur exécution et leurs répercussions dans le présent. En ce sens, elles nous ont offert des témoignages pour l'histoire, précieux pour les générations futures.

Aujourd'hui, Prisca, Concessa et Marie-Jeanne poursuivent leur vie, élevant seules leurs enfants dans des conditions précaires. Lorsqu'on leur parle d'un procès, elles disent l'attendre sans trop y croire. Plus de dix ans que l'instruction est au point mort au TGI de Paris, et le récent rapprochement diplomatique entre la France et le Rwanda n'y a pour l'instant rien changé.

Avec ce film, nous voulions donner un visage humain à ces femmes, rappeler au monde qu'elles existent, les sortir d'un anonymat qui semble arranger notre conscience de citoyens français. Lors du tournage, nous avons souvent ressenti un profond malaise, car non seulement nos politiques se sont compromis au Rwanda en collaborant avec un régime génocidaire, mais ce que nous révélaient ces femmes à propos des soldats français s'apparentait à des accusations de viols systématiques, reconnus comme crime contre l'humanité selon l'article 3 du statut du Tribunal pénal international pour le Rwanda.

On sait précisément aujourd'hui (grâce aux notes diplomatiques, aux notes de la direction des renseignements militaires et de la direction générale de la sécurité intérieure) que la feuille de route donnée aux responsables militaires nommait clairement le Tutsi comme l'ennemi, en faisant volontairement ou non la confusion entre l'organisation du Front patriotique rwandais (FPR) exilé en Ouganda et les Tutsi. C'est dans ce contexte que se déroulent les faits que dénoncent Prisca, Marie-Jeanne et Concessa.

En ce sens, notre film est aussi une demande de justice, un appel urgent à la tenue d'un procès pour que nos compatriotes connaissent la vérité sur le rôle et le comportement de leur armée durant l'opération «Turquoise». Déjà interrogés, des responsables militaires ont répété qu'il n'y a jamais eu de viols de Rwandaises par des militaires lors de cette opération et que, au pire, « un soldat a peut-être déconné ». Les faits sont trop graves pour que nous attendions encore. Concessa exprime le mieux ce sentiment: « Seule la justice peut m'aider à surmonter ma douleur et à reconnaître officiellement ma souffrance. Quand j'y pense, ça me fait mal au cœur. Je ne comprends pas pourquoi il ne se passe toujours rien, alors qu'il y a encore des témoins. Les témoins directs existent.»







Jonathan Torgovnik se rend en 2007 au Rwanda, où il fait poser des femmes, avec leurs enfants nés de viols subis pendant le génocide. Il y retourne en 2018, et retrouve ces familles. Ici, Winnie et sa fille Athanse, à Kibuye.

### « Le viol des femmes tutsi fut systématique »

Hélène Dumas, historienne chargée de recherche au CNRS, étudie les pratiques de cruauté et de mise à mort institutionnalisées dans le génocide des Tutsi. « Dans tous les contextes de violence extrême, les viols ne sont pas opportunistes, ce sont des viols politiques », analyse-t-elle.

### Qu'avez-vous pensé de ce documentaire, diffusé en avril 2022 sur Arte?

Il me paraît important que ce film revienne sur la question des violences sexuelles commises contre des femmes rescapées du génocide des Tutsi par des soldats français. D'autant plus que le film est structuré autour de la voix de ces femmes témoignant à visage découvert des violences subies en 1994. Au moment où ce documentaire est diffusé, le contexte de réception a radicalement changé. Il me semble que dans l'ère post #MeToo la parole de ces femmes peut être accueillie avec moins de scepticisme ou de méfiance. Elles sont plus audibles que lors de la grande enquête publiée par le journal Causette en 2011, où témoignait déjà Marie-Jeanne fune des intervenantes du documentaire, ndIr]. Donc, le film arrive à un moment particulièrement opportun. Je le trouve également très utile dans le contexte de la remise des deux derniers rapports, Duclert et Muse. Cette question des violences sexuelles avait été traitée de manière très approfondie dans le rapport Mucyo en 2008. Ce n'est pas le cas en 2021, où les pratiques de viol n'ont pas été retenues par le tamis des archives écrites sur lesquelles les rapports Muse





Les femmes photographiées dans ce projet ont toutes raconté à leurs enfants les circonstances de leur conception.

Philomena (et sa fille Juliette, à Kigali): « Le fait de lui avoir dit la vérité m'a permis d'évacuer les mauvais souvenirs. »

et Duclert sont essentiellement fondés. L'inverse eût été surprenant dans la mesure où ce type de violences laisse peu de traces archivistiques.

### Sait-on combien de femmes tutsi ont subi des viols pendant le génocide?

Le viol des femmes tutsi – et de certaines femmes hutu mariées à des hommes tutsi – fut systématique pendant le génocide, même si le chiffre exact de victimes ne sera sans doute jamais établi avec précision. En effet, nombre de victimes furent assassinées à la suite de ces viols quand d'autres ont tu après le génocide les offenses subies. L'unique estimation dont on dispose émane d'un rapport de Human Rights Watch publié en 1996. Elle se fonde sur le nombre d'enfants qui seraient nés à la suite de ces viols, soit entre 2000 et 5000. Sur cette base, l'ONG portait l'estimation entre 250000 et 500000 femmes violées pendant le génocide des Tutsi.

### Cette pratique des viols était-elle organisée, ou bien survenait-elle opportunément?

Je pense qu'il faut se défaire de cette idée: dans tous les contextes de violence extrême, les viols ne sont pas opportunistes, ce sont des viols politiques. C'est très important de le souligner. Le viol

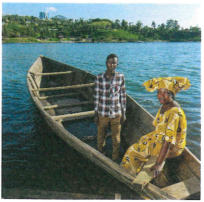
pendant le génocide des Tutsi s'adosse sur tout un imaginaire raciste de la femme tutsi, réputée lascive et eniôleuse, arrogante, refusant les avances et le mariage avec les hommes hutu. Elle est aussi décrite comme une femme vénale, une espionne à la solde du Front patriotique rwandais (FPR). Ce corpus idéologique justifie la pratique systématique du viol pendant le génocide. Certaines femmes extrémistes participent à la promotion de ces violences. Par exemple, la ministre de la Famille et de la Promotion féminine du gouvernement intérimaire, Pauline Nyiramasuhuko [première femme condamnée pour génocide à quarante-sept ans de prison par le Tribunal pénal international pour le Rwanda, ndlr]. Elle encourage son propre fils et ses miliciens, à Butare, à violer les femmes tutsi avant de les exterminer.

#### Vous dites que « le corps des femmes symbolise le groupe visé que l'on veut mettre à mort »...

Mettre à mort, et surtout humilier. L'humiliation est extrêmement importante: les archives abondent en témoignages contenant des descriptions absolument intolérables, de mises en scène pornographiques des cadavres, d'incestes forcés. Ces pratiques se rattachent

ENTRETIEN





Annet (avec son fils Peter, à Kibuye): «Quand je vois qu'aujourd'hui mon fils est en train de terminer ses études universitaires, mon esprit s'apaise, car je sais qu'il a un avenir. »

encore une fois à la nature profonde du génocide des Tutsi: la volonté de rompre à jamais la filiation du groupe voué à l'extermination.

# Dans votre thèse, vous expliquez que l'efficacité du génocide repose en partie sur la proximité entre les auteurs et les victimes, et passe par un « retournement du lien social ». Le viol est-il le tabou ultime dans le lien social?

C'est le tabou ultime, et le saccage absolu de la filiation. À travers le corps des femmes, c'est leur capacité reproductive qui est visée. En effet, il n'est plus envisageable qu'elles donnent naissance à de petits «inyenzi» [des cafards, nom donné par la propagande hutu aux Tutsi, ndlr]. Et les enfants sont les cibles prioritaires du programme génocidaire, parce qu'ils incarnent l'avenir de la communauté que les tueurs cherchent à exterminer. On retrouve le même type de pratiques systématiques sur l'ensemble du territoire national. Il ne s'agit donc pas de quelques déviants psychopathes dans une colline perdue du Rwanda.

La transmission de la mémoire du génocide et de ses traumatismes n'est pas

### aisée au sein des familles. Comment s'effectue cette transmission?

C'est une question difficile, car il est très délicat d'enquêter et de rentrer dans l'intimité des familles. Quand on connaît un peu l'histoire des parents, on comprend qu'ils n'aient pas envie d'en partager les détails avec leurs enfants. Le viol constitue l'humiliation paroxystique pour les femmes. Bien d'autres événements sont impossibles à dire à ses enfants. Par exemple. un homme qui aurait survécu alors qu'il aurait perdu toute sa famille, impuissant à la protéger. Comment peut-il raconter qu'il a pu survivre en laissant derrière lui des frères, des sœurs, une femme ou qu'il a été obligé de commettre tel ou tel acte sous la menace des miliciens? Cette transmission familiale est rendue compliquée par la cruauté même du génocide.

### Que fait l'État rwandais pour faciliter cette transmission, en dehors de la commémoration d'avril, qui dure une semaine ?

C'est vraiment pendant la période de commémoration que cette transmission est mise en ceuvre par différents moyens. Aux cérémonies, qui s'égrènent au fil du calendrier tragique des massacres commis dans l'ensemble du pays.



Josette (avec son fils Thomas, à Kigali): « À la naissance de mon fils, j'ai voulu l'abandonner dans la forêt, mais au bout de trente minutes, je me suis dit: non, je ne peux pas faire ça. Et je suis revenue le chercher.»

s'ajoute une série de discussions collectives que l'on appelle « ibiganiro » pendant lesquelles témoignages et réflexions sur l'histoire sont partagés à l'échelle communautaire. Il est utile de rappeler que les procès gacaca [nom en kinyarwanda qui désigne les tribunaux communautaires populaires, ndlr] ont joué un rôle capital: ils représentèrent une expérience de dévoilement et de transmission singulière de

« Le viol, c'est le saccage absolu de la filiation. À travers le corps des femmes, c'est leur capacité reproductive qui est visée. » l'histoire du génocide dans la mesure où les scènes de justice demeuraient ouvertes à toutes et tous, à l'exception des audiences relatives aux violences sexuelles, protégées par le huis clos.

### Est-ce que les survivants du génocide ont recours à des formes de soutien psychologique, individuel ou collectif?

Oui, il existe à Kigali plusieurs cliniques psychiatriques ainsi qu'un centre de consultation psychosociale, auxquels s'ajoute l'hôpital neuropsychiatrique de Ndera. Des programmes assez importants ont été mis en place par Ibuka, l'association des rescapés du génocide des Tutsi, soutenus d'abord par la Coopération allemande, puis par Médecins du monde. consistant à former des « conseillers en traumatisme». Ces derniers ont été placés sous la supervision de psychologues et de psychiatres puis envoyés dans les différents districts du pays pour suivre et soutenir les rescapés pendant le processus gacaca. Leur présence a permis de «contenir» des crises traumatiques susceptibles d'être déclenchées dans les procès par les témoignages ou l'attitude des accusés. Les conseillers tentaient de les apaiser avant de poursuivre le travail en thérapie individuelle.

ENTRETIEN

### Dans le film, les plaignantes semblent n'avoir recu aucune aide particulière, ni de la part de l'État, ni de la part d'Ibuka...

Les cas de personnes souffrant de douleur psychique sont tellement nombreux. On le voit dans les rapports des conseillers en traumatisme conservés dans le fonds d'archives d'Ibuka: beaucoup expriment leur épuisement, le manque de moyens matériels pour sillonner l'ensemble des lieux placés sous leur responsabilité. Pour venir en aide à tout le monde, il aurait fallu déployer des moyens dont aucune organisation - ni le gouvernement rwandais à l'époque, ni les ONG - ne disposait.

Est-ce que la prise de parole publique de ces trois femmes à visage découvert va marquer un tournant? Un peu comme avec le génocide des juifs où, à partir des années 1970. la parole des rescapés s'est libérée.

Ce qui intéresse d'emblée les historiens dans un génocide, c'est de savoir pourquoi les tueurs tuent; c'est la première question, Souvent. les rescapés sont maintenus dans une image de passivité ou relégués

du côté de la déploration ou de l'édification morale. Leur parole n'est pas nécessairement prise en compte comme ayant une valeur historique forte. Il faut continuer à travailler sur les témoignages des rescapés, entendre ce qu'ils ont à dire, être attentif à leur expérience. La parole de ces femmes dans le documentaire a une valeur historique indéniable Encore faut-il consentir à leur accorder du crédit. à leur faire confiance. contre une posture hypercritique consistant à faire peser l'ombre de la suspicion sur le récit, comme si la victime en faisait trop, exagérait.

### La France pas complice

Les rapports Duclert et Muse ont été rendus publics quasiment en même temps, au printemps 2021, dans un contexte d'apaisement des relations entre la France et le Rwanda. Le premier (du nom de l'historien Vincent Duclert, qui a dirigé la commission l'ayant rédigé), remis à Emmanuel Macron le 26 mars, conclut à «un ensemble de responsabilités, lourdes et accablantes », au sein de l'État français, mais écarte l'idée d'une complicité de génocide. Le second commandé par le président rwandais Paul Kagame au cabinet d'avocats américain Muse, va dans le même sens, pointant la responsabilité de la France, mais évacuant une « part active » dans le génocide des Tutsi. Cette notion apparaissait en 2008 dans le rapport Mucyo (déjà commandé par Paul Kagame), qui concluait que «l'État français a joué une part active dans la préparation et l'exécution du génocide».

« La parole de ces femmes a une valeur historique indéniable. Encore faut-il consentir à leur accorder du crédit, à leur faire confiance.»

### Ce film incitera-t-il de jeunes historiens à s'interroger sur ce que l'on n'a pas encore défriché?

On peut l'espérer. Cette question des violences sexuelles est essentielle pour l'histoire du génocide. Beaucoup d'archives attendent leurs historiens et leurs historiennes, et de nombreuses

> questions demeurent à explorer. Je pense au rôle des femmes de pouvoir qui ont pris en charge les politiques de violences sexuelles. Sur ce sujet, une thèse très attendue est en cours de réalisation par Juliette Bour, doctorante à l'École des hautes études en sciences sociales (EHESS). Que les jeunes chercheurs et chercheuses investissent leurs efforts intellectuels dans l'histoire du génocide des Tutsi est capital. La question des violences sexuelles devrait tenir une place centrale dans l'historiographie du génocide. Ce n'est hélas pas encore le cas. Comme souvent s'agissant du Rwanda, les journalistes et les artistes dessinent une voie. ouvrent une brèche dont on peut espérer que les sciences sociales sauront tirer profit. PROPOS RECUEILLIS PAR DAVID SERVENAY

### Une enquête enlisée

ela fait bientôt vingt ans que ces femmes. victimes de viol durant le génocide de 1994, ont livré leur récit. À l'époque, alors que le dixième anniversaire des massacres s'annonce, l'association de rescapés Ibuka apprend que des femmes se plaignent d'avoir été violées pendant l'opération « Turquoise » (du 20 juin au 20 août 1994). par des soldats français. Ces témoignages sont d'abord recueillis par le docteur Annie Faure, une humanitaire de Médecins du monde ayant vécu cette tragédie, puis transmis à la justice sous la forme de plaintes, rédigées par un collectif d'avocats. En tout, six femmes se manifestent, dans deux procédures différentes, avec la circonstance aggravante que les faits relèvent d'un crime contre l'humanité, puisqu'ils auraient été commis dans le cadre du génocide.

Les trois femmes dont il est question dans ce récit ont été entendues par les juges d'instruction en 2011 et 2012, et depuis... plus rien, ou presque. Interrogée par les magistrats, l'armée a refusé de soumettre aux victimes un trombinoscope des soldats déployés dans l'opération Turquoise. Les enquêteurs n'ont donc pas identifié d'auteurs présumés des faits. Aucune personne n'a été mise en examen dans ces deux dossiers. Mais aucun non-lieu, qui signifierait la fin de l'instruction, n'a été prononcé. Comme dans de nombreuses procédures instruites au pôle génocide du Tribunal de Paris, cette enquête apparaît complètement enlisée. Commentaire de leur avocate, Me Laure Heinich: «Ces femmes ont été entendues par le juge d'instruction il y a dix ans, elles ont dénoncé devant lui ce qu'on peut subir de plus grave, de plus réprimé sur le plan pénal: un crime contre l'humanité, c'est-à-dire un crime qui a la particularité de cumuler une atteinte au plan personnel et au plan collectif. Depuis, elles n'ont plus revu un juge et constatent que le ministère des Armées préserve l'anonymat de ceux qui ont appartenu aux forces en présence au Rwanda. » Dans leur pays, ces trois femmes ne reçoivent aucune aide particulière de l'État ou des associations de rescapés.





Le Génocide au village. Le Massacre des Tutsi au Rwanda Hélène Dumas Éd. du Seuil. 2014 En relatant les procès traditionnels gacaca, cette approche met en évidence la mécanique des massacres de 1994 à l'échelle locale Passionnant et éclairant.

La France au cœur du génocide des Tutsi Jacques Morel Éd. L'Esprit frappeur, 2010 Cet ouvrage de 1500 pages, souvent critique dans le ton, rassemble une quantité impressionnante de documents

et de sources

Quelques jours en avril Raoul Peck, 2005 Ce téléfilm de fiction raconte l'histoire de deux frères hutu, l'un devenant bourreau, l'autre. victime, au printemps 1994. Il raconte le déchaînement de violences qui fit 1 million de morts en trois mois

Rwanda, Les Médias du génocide sous la direction de Jean-Pierre Chrétien Éd. Karthala, 2002 Recension très complète de la propagande publiée avant le génocide des Tutsi, et analyse de son impact pendant les massacres, cet ouvrage décrypte le conditionnement infligé aux Rwandais pour les faire participer à la tuerie collective.

La France, le Rwanda et le génocide des Tutsi Le rapport de la Commission Duclert remis au président de la République en mars 2021 est consultable en ligne : www.vie-publique.fr/ rapport/279186-rapport-duclertla-france-le-rwanda-et-legenocide-des-tutsi-1990-1994

ENTRETIEN

POUR ALLER PLUS LOIN

À LIRE, À VOIR